
1@fundacaopodemos

 Pierre Bourdieu:
Os mecanismos ocultos por

trás do mérito que reproduzem
as desigualdades sociais

ACERVO TEMÁTICO:

Novembro  2025 | São Paulo - SP



2@fundacaopodemos

Introdução:

Imagine se alguém te disser que tudo 
aquilo que você julga possuir por mérito 
próprio, como bom gosto musical, 
paladar refinado para apreciar queijos 
e vinhos, gosto pelas artes, enfim, nada 
disso é inato a você, mas sim atributos 
socialmente adquiridos e que geralmente 
funcionam para reprodução de 
desigualdades estruturais. 

Pois é. Pode gerar um incômodo, não? 
É justamente esse o objetivo da 

sociologia de Pierre Bourdieu. Gerar 
incômodo, buscar desmascarar aquilo 
que está oculto, demonstrar que é 
social aquilo que aparece como mérito 
individual. 

Nas linhas abaixo buscamos apresentar 
brevemente seus conceitos centrais para 
sugerir que eles podem nos ajudar a 
compreender melhor a sociedade em que 
vivemos.

Desvendando os mecanismos 
que produzem desigualdades: 
Uma sociologia que incomoda

Pierre Bourdieu é um dos grandes 
nomes da sociologia do século XX e 
talvez um dos que mais influenciaram a 
forma como pensamos a relação entre 
indivíduo, sociedade e poder.

 Seu trabalho parte de uma insatisfação 
com duas grandes tradições sociológicas: 
de um lado, o subjetivismo, que 
superestima a liberdade individual; 

de outro, o estruturalismo rígido, que 
transforma os indivíduos em meros efeitos 
das estruturas.

Bourdieu tenta superar essa oposição 
ao construir uma teoria que explique 
como as estruturas sociais operam 
através dos indivíduos e, ao mesmo 
tempo, como os indivíduos reproduzem 
ou, em certos casos, transformam essas 
mesmas estruturas.

Pode parecer complicado, mas peço 
que acompanhem até o final. 

Em suma, podemos dizer que a 
sociologia de Bourdieu tenta nos fazer 
enxergar aquilo que normalmente 
permanece invisível: os mecanismos 
que permitem que a dominação social 
se reproduza sem parecer dominação. 
Essa é, de forma bem direta, sua grande 
preocupação teórica. 

Bourdieu não estava interessado apenas 
em descrever desigualdades, mas em 
entender como elas se mantêm ao longo 
do tempo, mesmo em sociedades que 
se dizem democráticas, meritocráticas e 
baseadas na igualdade de oportunidades.

E ele parte de uma ideia fundamental: a 
dominação não se sustenta apenas pela 
força ou pela economia. Ela se reproduz 
também na dimensão simbólica, nas 
formas de reconhecimento, nos valores, 
nas percepções sobre o que é legítimo, 
natural e normal.

Para construir essa explicação, Bourdieu 
desenvolve três conceitos centrais: 
habitus, campo e capital simbólico.

Comecemos pelo habitus:



3@fundacaopodemos

O habitus é um conjunto de disposições 
duráveis e incorporadas que adquirimos 
ao longo da nossa socialização. Ele 
envolve modos de pensar, de sentir, de 
agir, de falar e de perceber o mundo. 

Isso não é algo consciente. É algo que 
se inscreve no corpo. Nosso jeito de andar, 
de sentar, nossos gostos culturais, nossa 
relação com o saber, com a autoridade, 
com o dinheiro, tudo isso é moldado por 
nossa trajetória social. 

O habitus, portanto, é socialmente 
construído. Ele reflete nossa posição na 
estrutura social e, ao mesmo tempo, 
orienta nossas práticas cotidianas.

Mas o habitus não atua isoladamente. 
Ele sempre se relaciona com espaços 
sociais específicos, que Bourdieu chama 
de campos.

O campo é como um espaço de jogo 
relativamente autônomo: existe o campo 
científico, o campo artístico, o campo 
educacional, o campo político, entre 
outros. Cada um tem suas próprias 
regras, suas hierarquias internas e seus 
critérios de legitimidade. Dentro desses 
campos, os indivíduos e grupos disputam 
poder, prestígio e reconhecimento. Assim, 
aquilo que é válido e reconhecido em um 
determinado campo não é no outro. 

Pensemos em um exemplo bem banal: 
No mercado financeiro, o que dá prestígio 
e é valorizado é o dinheiro. O acúmulo do 
dinheiro. Se você opera nesse campo e 
não ganha dinheiro, dirige um carro velho, 
certamente você não será valorizado.

Já no campo científico, outros atributos 

são valorizados. Um pesquisador de uma 
universidade não precisa chegar em 
um Porche para ganhar prestígio e ser 
valorizado pelos seus colegas. Esse “tipo 
de coisa” pode ser valorizado em outro 
“espaço social”, mas não ali. 

E é aqui que entra o conceito central de 
capital simbólico:

Bourdieu expande a noção de capital 
para além do dinheiro, buscando 
demostrar que, além do capital 
econômico, existem o capital cultural, 
o capital social e o capital simbólico. 
O capital simbólico pode então ser 
entendido como um conjunto de atributos 
socialmente reconhecidos como valiosos 
e legítimos: prestígio, honra, reputação, 
reconhecimento social. É um tipo de poder 
que não se apresenta como poder. Ele se 
disfarça como mérito, talento, distinção 
natural.

Vamos pensar aqui num exemplo 
concreto:

Imagine um jovem que nasceu em uma 
família rica, estudou em uma escola de 
alto padrão, aprendeu vários idiomas, 
frequentou museus desde a infância, 
teve contato com música erudita e viajou 
diversas vezes para a Europa.

Agora imagine que esse jovem concorra 
a uma vaga de emprego em uma 
empresa familiar. Na entrevista, o dono 
da empresa descobre que ele fala outros 
idiomas e, gosta de música clássica e 
de pintura impressionista. A conversa vai 
parar em história da arte e experiências 
culturais que os dois compartilham.



4@fundacaopodemos

Esse candidato gera empatia imediata. 
Há uma identificação simbólica. Suas 
referências culturais são reconhecidas 
como sinais de sofisticação, inteligência, 
“boa formação”. Isso aumenta suas 
chances de ser contratado.

Enquanto isso, outro candidato com 
a mesma formação técnica, mesma 
competência profissional, não tem esse 
repertório cultural, porque sua origem 
social não lhe deu acesso a essas 
experiências.

Percebem que o que está em jogo 
aqui não é o mérito individual, mas a 
posse de certos atributos socialmente 
adquiridos, que funcionam como capital 
simbólico? E que esse capital simbólico, 
que parece apenas prestígio ou distinção, 
se transforma em vantagem material: o 
candidato é contratado, recebe um bom 
salário, amplia sua rede de contatos e 
reforça sua posição social. É assim que 
a desigualdade se reproduz. Não só por 
dinheiro, mas por símbolos, percepções e 
reconhecimento.

Esse processo está ligado ao que 
Bourdieu chama de violência simbólica, 
uma forma de dominação que não se 
impõe pela força, mas pela aceitação. 
É quando os dominados passam a 
enxergar as regras do jogo como naturais, 
justas, evidentes.  Quando a desigualdade 
parece resultado de esforço, talento ou 
vocação individual, e não de estruturas 
sociais profundas.

A escola, por exemplo, aparece em 
Bourdieu como uma instituição central 

nesse processo.  Ela se apresenta 
como neutra e meritocrática, mas 
valoriza formas de linguagem, estilos 
de pensamento e referências culturais 
próprias das classes dominantes, 
transformando privilégios herdados em 
méritos pessoais.

Ao articular habitus, campo e capital 
simbólico, Bourdieu nos mostra que o 
mundo social não é algo simplesmente 
dado, objetivo e neutro. As visões de 
mundo, as representações que as 
pessoas têm sobre si mesmas e sobre 
a sociedade participam ativamente da 
produção e da reprodução dessa própria 
realidade.

E talvez esse seja um dos aspectos mais 
potentes do seu pensamento: revelar 
que o mundo social não se sustenta só 
pela economia ou pela política, mas 
também por aquilo que acreditamos, 
reconhecemos e naturalizamos. Pelo 
poder simbólico.

Ao fazer isso, Bourdieu não apenas 
descreve a reprodução da dominação, 
mas nos oferece ferramentas para 
desnaturalizar aquilo que parece óbvio e, 
assim, abrir espaço para a possibilidade 
crítica e para a transformação do mundo 
social.



5@fundacaopodemos

É Doutor em Administração Pública e 
Governo pela Fundação Getúlio Vargas 
de São Paulo (EAESP-FGV), com Pós-
Doutorado pelo Instituo de Estudos 
Políticos de Paris (Sciences Po). É 
pesquisador pelo Instituto Nacional de 
Ciência e Tecnologia Representação e 
Legitimidade Democrática (ReDem) e 
autor do livro Introdução à Economia 
Política: O percurso histórico de uma 
ciência social.

Felipe Calabrez


